
NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA 
Volume 2 (2) Februari 2026 
DOI: 10.62387/naafi.v1i6.379 
https://jurnal.stkip-majenang.ac.id/index.php/naafi 

Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-Syariah 

Moh. Zainal Abidin Aris1, Ahmad Rifai2, Zaenuddin3, Moch Nur Cholis4 

 
1, 2, 3, 4 Institut Agama Islam Bani Fattah Jombang, Indonesia 

Email Corespondensi: mzaa06031995@email.com 

 

 

ABSTRACT 

Maqashid al-Shariah is a significant discipline in Islamic legal studies that serves 

as the foundation for understanding the objectives of Shariah. This article 

examines the nature, urgency, and benefits of studying Maqashid al-Shariah in 

the context of Islamic legal development. By referencing the thoughts of Ibn 

‘Abdissalām and Abdul Wahhab al-Jundi, this paper asserts that understanding 

maqashid not only provides direction in legal derivation (istinbath al-hukm) but 

also serves as a means to address contemporary challenges. Maqashid al-Shariah 

is also a discipline within Islamic legal studies that focuses on the universal 

objectives of Islamic Shariah. This study is not only theoretical but also holds 

substantial practical implications for understanding, interpreting, and applying 

Islamic law in a contextual and just manner. The purpose of this article is to 

examine the nature, urgency, and benefits of studying Maqashid al-Shariah, 

drawing on two primary sources: Tafsir al-‘Iz Ibn ‘Abdissalam by ‘Izzuddin Ibn 

‘Abdissalam and Ahammiyatu al-Maqashid fi al-Shari‘ati al-Islamiyyah wa 

Atharuhā fi Fahm al-Nash wa Istinbath al-Hukm by Abdul Wahhab al-Jundi. The 

findings indicate that maqashid al-shariah functions as an ethical and 

philosophical compass in contemporary ijtihad, as well as a bridge between 

revelatory texts and social realities. 

 

ABSTRAK 

Ilmu Maqashid al-Syariah merupakan salah satu disiplin penting dalam kajian 

hukum Islam yang berfungsi sebagai fondasi dalam memahami tujuan-tujuan 

syariat. Artikel ini membahas hakikat, urgensi, dan manfaat mengkaji Maqashid 

al-Syariah dalam konteks pengembangan hukum Islam. Dengan merujuk pada 

pemikiran Ibn ‘Abdissalām dan Abdul Wahhab al-Jundi, tulisan ini menegaskan 

bahwa pemahaman maqashid bukan hanya memberikan arah dalam istinbath 

hukum, tetapi juga menjadi sarana menjawab tantangan kontemporer. 

Maqashid al-Syariah juga merupakan salah satu disiplin ilmu dalam studi 

hukum Islam yang berfokus pada tujuan-tujuan universal syariat Islam. Kajian 

ini tidak hanya bersifat teoretis, namun juga memiliki implikasi praktis yang 

sangat signifikan dalam memahami, menafsirkan, dan menerapkan hukum 

Islam secara kontekstual dan berkeadilan. Tujuan daripada artikel ini untuk 

mengkaji hakekat, urgensi, dan manfaat mempelajari ilmu Maqashid Al-Syariah, 

dengan merujuk pada dua sumber primer: Tafsir al-‘Iz Ibn ‘Abdissalam karya 

‘Izzuddin Ibn ‘Abdissalam dan Ahammiyatu al-Maqashid fi as-Syari’ati al-

Islamiyyah wa Atsaruhâ fahmi an-Nash wa Istinbathi al-Hukmi karya Abdul 

Wahhab al-Jundi. Hasil kajian menunjukkan bahwa maqashid al-syariah 

berperan sebagai kompas etis dan filosofis dalam ijtihad kontemporer, serta 

menjadi jembatan antara teks wahyu dan realitas sosial.  

KEYWORDS:  

Maqashid al-Shariah, Nature 

of Shariah, Urgency of 

Maqashid, Benefits of 

Maqashid Studies, Ibn 

‘Abdissalam, Abdul Wahhab 

al-Jundi. 

 

KATA KUNCI: 

Maqashid al-Syariah, Hakekat 

Syariah, Urgensi Maqashid, 

Manfaat Studi Maqashid, Ibn 

‘Abdissalam, Abdul Wahhab 

al-Jundi. 

 

 

How to Cite: 

“Aris, M. Z. A., Rifai, A., 

Zaenuddin, & Cholis, M. N. 

(2026). Hakekat, Urgensi, dan 

Manfaat Mengkaji Ilmu 

Maqashid Al-

Syariah. NAAFI: JURNAL 

ILMIAH MAHASISWA, 2(2), 

261–267.” 

 

mailto:mzaa06031995@email.com


  Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-
Syariah 

NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA; Volume 2 (2) 2026 262 
 
 

PENDAHULUAN 

Salah satu bagian dari Usūl Al-Fiqh adalah maqāsid al-sharī‘ah. Sedangkan seacara pengertian, 

Usūl Al-Fiqh adalah Ilmu tentang kaidah-kaidah yang menjelaskan tentang metode metode yang 

digunakan untuk menggali (mengeluarkan) hukum-hukum yang bersifat amaliyah dari dalil-dalilnya 

yang rinci. (mengeluarkan) hukum-hukum yang bersifat amaliyah dari dalil-dalilnya yang rinci 

(mengeluarkan) hukum-hukum yang bersifat amaliyah dari dalil-dalilnya yang rinci (mengeluarkan) 

hukum-hukum yang bersifat amaliyah dari dalil-dalilnya yang rinci (mengeluarkan) hukum-hukum 

yang bersifat amaliyah dari dalil-dalilnya yang rinci (Khallaf, ). 

Sedangkan Maqāsid al-sharī‘ah adalah jiwa atau ruh dari syariat Islam. Maqāsid al-sharī‘ah 

merupakan filosofi dan tujuan universal di balik seluruh hukum yang diturunkan, yang intinya adalah 

untuk mewujudkan kemaslahatan (Jalb Al-Maṣāliḥ) dan menolak kemudaratan (Dar’ Al-Mafāsid) 

bagi manusia, baik di dunia maupun di akhirat (Hamed et al, 2024). 

Hukum Islam (fiqh) tidak hanya berhenti pada pemahaman tekstual nash, tetapi juga menekankan 

pentingnya melihat tujuan di balik pensyariatan hukum. Ilmu Maqashid al-Syariah lahir sebagai 

disiplin yang menjelaskan alasan (‘illah) dan tujuan (ghayah) ditetapkannya hukum syariat. Menurut 

Ibn ‘Abdissalām, syariat pada dasarnya diturunkan untuk mendatangkan kemaslahatan dan menolak 

mafsadah. Oleh karena itu, pembahasan maqashid tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga memiliki 

implikasi praktis dalam konteks sosial, politik, dan kemanusiaan. 

Dalam perkembangan pemikiran hukum Islam, Maqashid Al-Syariah muncul sebagai respons 

terhadap kebutuhan umat akan kerangka pemahaman yang holistik dan humanis terhadap syariat. 

Tidak cukup hanya dengan memahami teks-teks fikih secara literal, umat Islam memerlukan 

pendekatan yang mampu menangkap esensi dan tujuan di balik setiap ketentuan hukum. Di sinilah 

peran maqashid al-syariah menjadi sangat sentral. Dalam artikel ini, penulis akan menguraikan 

hakekat maqashid al-syariah, urgensi mempelajarinya, serta manfaat yang dapat dipetik, dengan 

merujuk pada dua karya otoritatif: Tafsir al-‘Iz Ibn ‘Abdissalam dan Ahammiyatu al-Maqashid karya 

Abdul Wahhab al-Jundi. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif melalui metode studi 

literatur yang tergolong dalam jenis penelitian kepustakaan (library research). Dalam kerangka 

metode ini, peneliti melakukan eksplorasi dan kajian mendalam terhadap berbagai sumber tertulis 

yang relevan dengan fokus penelitian. Sumber kajian yang digunakan bersifat komprehensif, tidak 



  Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-
Syariah 

NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA; Volume 2 (2) 2026 263 
 
 

terbatas pada buku, melainkan juga meliputi berbagai bahan dokumenter seperti kitab-kitab klasik, 

artikel jurnal ilmiah, dan sumber-sumber sekunder lainnya. 

Tujuan penelitian adalah untuk mengungkap hakikat, urgensi, serta manfaat dari kajian Ilmu 

Maqashid Al-Syariah. Lebih lanjut, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi objek studi, 

merumuskan tujuan spesifik, dan menyusun gagasan-gagasan konseptual yang dapat dijadikan 

sebagai landasan analitis dalam mengkaji dan memberikan solusi terhadap permasalahan yang diteliti 

(Hadi, 1984). 

Pengertian Penelitian Pustaka Menurut Zed Mestika adalah penelitian pustaka atau riset pustaka 

merupakan serangkaian kegiatan yang berhubungan dengan metode pengumpulan data pustaka, 

mencakup aktivitas membaca, mencatat, dan mengolah bahan-bahan koleksi perpustakaan, tanpa 

melibatkan penelitian lapangan. Sementara itu, Abdul Rahman Sholeh menyatakan bahwa penelitian 

kepustakaan (library research) merupakan penelitian yang dilakukan dengan cara memperoleh data 

dan informasi melalui pemanfaatan fasilitas yang tersedia di perpustakaan, seperti buku, majalah, 

dokumen, serta catatan-catatan sejarah (Darmalaksana, 2020). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Ilmu Maqashid al-Syariah 

Secara etimologis, Maqashid berarti tujuan, maksud, atau sasaran, sedangkan al-syariah berarti 

hukum atau aturan Allah yang diturunkan kepada manusia. Dengan demikian, Maqashid al-Syariah 

dapat dipahami tujuan, target atau hasil akhir berupa kemaslahatan hakiki dengan ditetapkannya 

hukum pada manusia. Pengertian lainnya Maqashid al-Syariah adalah tujuan akhir dan rahasia 

bahkan nilai atau norma serta makna-makna ditetapkannya sebuah hukum. 

Ibn ‘Abdissalam menegaskan pengertian maqāṣid al-sharī‘ah adalah: 

معظمها أو مقاصد التشريع العامة هي: المعاني والحكم الملحوظة للشارع في جميع أحوال التشريع ” 

Artinya: “makna-makna dan hikmah-hikmah yang menjadi tujuan shāri’ di setiap atau di 

sebagian besar hukum yang ditetapkan-Nya”. 

اأحكامه من حكم كل عند الشارع وضعها تيالغاية من الشريعة والأسرار ال  

 

“tujuan dan rahasia-rahasia hukum yang ditetapkan shāri’”. Maqāṣid al-sharī‘ah.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa hakekat maqashid al-syariah adalah realisasi kemaslahatan 

dan pencegahan kemudaratan dalam seluruh aspek kehidupan manusia. Ibn ‘Abdissalam 

mengklasifikasikan kemaslahatan ke dalam tiga tingkatan: dharuriyyat (kebutuhan primer), hajiyyat 

(kebutuhan sekunder), dan tahsiniyyat (kebutuhan pelengkap atau estetika). 



  Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-
Syariah 

NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA; Volume 2 (2) 2026 264 
 
 

Ibn ‘Abdissalam dengan pernyataan tersebut membagi kemaslahatan menjadi dua, yaitu Jalb Al-

Mashalih (mendatangkan kemanfaatan) dan Dar’ Al-Mafasid (menolak kerusakan). Konsep ini 

menjadi dasar untuk memahami hakikat Maqashid, yakni menjaga dan mengembangkan lima pokok 

kebutuhan primer (al-Dharuriyat al-Khams): agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Abdul Wahhab al-Jundi memperkuat pandangan ini dengan menyatakan bahwa maqashid al-

syariah bukanlah konsep tambahan, melainkan jiwa dari syariat itu sendiri. Abdul Wahhab al-Jundi 

menyatakan bahwa maqashid al-syariah adalah kerangka epistemologis yang memungkinkan seorang 

mujtahid memahami semangat syariat secara holistik, bukan hanya tekstual. Menurutnya, maqâshid 

adalah jiwa dari syariat yang membedakan antara hukum yang bersifat tetap (Tsâbit) dan yang bersifat 

fleksibel (Mutaghayyir).Tanpa pemahaman maqashid, syariat akan kehilangan rohnya dan berpotensi 

menjadi rigid, tekstualistik, bahkan kontraproduktif terhadap tujuan penciptaannya (Mustafa, 2020). 

 

Urgensi Mengkaji Ilmu Maqashid al-Syariah 

Urgensi mempelajari maqashid al-syariah tidak bisa diremehkan, terutama di era kontemporer 

yang penuh dengan kompleksitas sosial, teknologi, dan tantangan global. Al-Jundi menyebutkan 

setidaknya lima alasan utama mengapa kajian maqashid menjadi sangat penting diantaranya adalah 

sebagai berikut: 

1. Dapat menjadi lampu dalam memahami hukum-hukum syarak yang digali dari dalil-dalilnya 

yang rinci baik dalam bentuk juz’īyah (parsial) atau kulīyah (keseluruhan).. 

2. Membantu dalam memahami nas-nas syarak dan menafsirkannya secara benar serta tepat pula 

menerapkannya pada peristiwa-peristiwa yang terjadi. 

3. Membatasi maksud-maksud atau makna suatu lafal untuk menentu kan maksud yang 

sebenarnya. Perlunya pembatasan ini karena suatu lafal terkadang memiliki banyak makna 

dan berbeda pula maksud maksudnya, maka dengan adanya maqāṣid ini dibatasilah makna 

makna dan yang diambil adalah bersesuaian dengan maqāṣid al sharī‘ah. 

4. Sebagai dalil rujukan yang akurat dalam menetapkan status hukum suatu persoalan baru di 

mana tidak ada atau tidak ditemukan dalil yang pasti yang mengatur persoalan tersebut. Dalam 

mengkaji (ijtihad) persoalan-persoalan yang dimaksud disamping menggunakan maqāṣid al-

sharī‘ah juga menggunakan pula perspektif al-qiyās, al itiḥsān, al-istiṣlāḥ dan metode-

metode yang lain. Intinya semua ka jian yang dilakukan mesti bersesuaian dengan spirit 

agama dan hu kum-hukum dasar dari maqāṣid al-sharī‘ah. 

5. Maqāṣid al-sharī‘ah dapat membantu para ahli baik mujtahid, hakim, ulama (faqīh) untuk 

melakukan tarjīḥ (mencari yang terkuat) ketika terjadinya kontradiksi antar dalil-dalil baik 

yang juz’īyah (parsial) atau kulīyah (keseluruhan) dalam kehidupan masyarakat. Dengan tar 



  Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-
Syariah 

NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA; Volume 2 (2) 2026 265 
 
 

jīḥ atau bahkan akhirnya kontradiksi itu dikompromikan (al-tawfīq), yang jelas melalui 

maqāṣid al-sharī‘ah dapat menetapkan hukum yang sesuai dengan kondisi masyarakat.. 

Ibn ‘Abdissalam juga menekankan bahwa seorang faqih yang tidak memahami maqashid ibarat 

orang buta yang berjalan tanpa tongkat. Ia mungkin bisa bergerak, tetapi tanpa arah dan tujuan yang 

jelas, bahkan berpotensi menabrak hal-hal yang seharusnya dihindari. 

Ibn ‘Abdissalam dan Al-Jundi menjelaskan tentang urgensi mempelajari maqâshid al-syarî’ah 

dapat dipahami dari tiga dimensi utama: teologis, metodologis, dan sosial-kontekstual.diantaranya 

adalah: 

1. Dimensi Teologis 

Memahami maqâshid berarti memahami kehendak Ilahi di balik setiap hukum. Tanpa 

pemahaman ini, syariat akan dipahami secara mekanis dan kehilangan esensinya. Ibn ‘Abdissalam 

menyatakan “Barangsiapa memahami tujuan syariat, ia akan memahami rahmat Allah dalam setiap 

hukum-Nya.” (Retna, 2018) 

2. Dimensi Metodologis 

Menurut Hamid, Maqâshid adalah kunci dalam memahami nash dan menetapkan hukum baru. 

Al-Jundi menyatakan: tanpa pendekatan maqâshid, seorang faqih akan terjebak dalam literalisme 

tekstual dan gagal merespons perubahan zaman.” 

3. Dimensi Sosial-Kontekstual  

Dalam konteks modern, maqâshid menjadi alat untuk menjawab problematika kontemporer 

seperti bioetika, keuangan syariah, dan HAM. Al-Jundi menegaskan bahwa maqâshid memungkinkan 

syariat tetap relevan tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasarnya. 

 

Manfaat Mengkaji Ilmu Maqâshid al-Syarî’ah 

Manfaat mempelajari maqashid al-syariah bersifat multidimensi, baik secara individual maupun 

kolektif, teoretis maupun praktis. Berikut beberapa manfaat utama yang dapat dipetik: (Abidin, 2023) 

a. Untuk menghadapi berbagai persoalan dalam kehidupan dan hukum, maka langkah yang 

dilakukan adalah lebih memprioritaskan kajian pada ‘illah, hikmah, maksud dan tujuan 

penetapan hukum baik yang bersifat juz’īyah (parsial) atau pun kullīyah (menyeluruh), umum 

atau pun khusus. Dengan kajian yang dilakukan maka di situ dapat dikuak maqāsid al-

sharī‘ah. . 

b. Memperkuat hujah ulama dalam melakukan penggalian Istinbath Hukum sesuai dengan 

kehendak maqāṣid al-sharī‘ah. 

c. Memperkaya kajian uṣūl al-fiqh 



  Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-
Syariah 

NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA; Volume 2 (2) 2026 266 
 
 

Dengan mempelajari Maqashid al-syariah, maka akan memperkaya kajian uṣūl al-fiqh yang 

khususnya berhubungan dengan maqāṣid karena maqāṣid juga berhubungan dengan al-qiyās, al 

maṣlaḥah, al-’urf, al-dharā’ī dan kaidah-kaidah uṣūl al-fiqh lainnya. 

d. Menetapkan hukum maka dapat meminimalisir perbedaan atau perselisihan di dalam hukum 

dan dapat menghindari terjadinya fanatisme bermazhab. 

e. Membantu mukallaf untuk melaksanakan kewajiban semaksimal mungkin. 

f. Membantu khatib, dai, guru, hakim, mufti, murshīd (pembimbing dalam dunia tasawuf), 

penstudi hukum Islam dan lainnya dalam menu naikan tugas dan pekerjaan mereka sesuai 

dengan kehendak al-shāri’ dan kehendak baik dalam perintah atau pun larangan-Nya; 

Selain itu manfaat kajian maqashid dapat dirasakan dalam berbagai bidang kehidupan, antara 

lain: 

a. Dalam bidang sosial: dimana dapat membantu menciptakan sistem sosial yang adil, harmonis, 

dan menyejahterakan. 

b. Dalam bidang pendidikan: dapat memberikan dampak landasan nilai yang menekankan 

pembentukan manusia paripurna sesuai tujuan syariat. 

c. Dalam bidang politik dan pemerintahan: Dapat menjadi rujukan dalam merumuskan 

kebijakan publik yang berpihak pada kemaslahatan rakyat. 

Dalam bidang ekonomi: Mengarahkan praktik muamalah agar sejalan dengan prinsip keadilan, 

kejujuran, dan kesejahteraan bersama. 

 

KESIMPULAN 

Hakikat: Ilmu Maqāṣid al-Sharī‘ah merupakan jiwa (rūh) dan fondasi filosofis syariat Islam 

yang berfokus pada tujuan universal untuk mewujudkan kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) 

dan mencegah kemudaratan (dar’ al-mafāsid) bagi manusia. Pemikiran Ibn ‘Abdissalām dan Abdul 

Wahhab al-Jundi menegaskan bahwa maqāṣid adalah "makna dan hikmah" di balik setiap hukum, 

dengan lima kebutuhan primer (al-ḍarūriyāt al-khamsah) sebagai intinya.  

Urgensi: Kajian Maqāṣid memiliki urgensi tinggi dalam tiga dimensi: Secara Teologis: 

Memahami rahmat dan hikmah Ilahi di balik hukum. Secara Metodologis: Berfungsi 

sebagai kompas untuk memahami teks (nash), melakukan tarjīḥ (memilih pendapat terkuat) saat 

terjadi kontradiksi dalil, dan menjadi dasar ijtihad untuk masalah kontemporer. 

Secara Sosial-Kontekstual: Menjadi jembatan dan alat responsif untuk menjawab tantangan 

zaman secara holistik, menjaga relevansi syariat tanpa mengorbankan prinsip dasarnya. Manfaat: 

Kajian Maqāṣid memberikan manfaat multidimensi, antara lain: Dalam Istinbāṭ Hukum Memperkaya 



  Hakekat, Urgensi, dan Manfaat Mengkaji Ilmu Maqashid Al-
Syariah 

NAAFI: JURNAL ILMIAH MAHASISWA; Volume 2 (2) 2026 267 
 
 

metodologi Uṣūl Fiqh, memperkuat argumentasi hukum, meminimalisir perselisihan pendapat, dan 

mengarahkan pada substansi kemaslahatan.  

Sedangkan dalam Aplikasi Praktis adalah memberikan panduan kontekstual bagi berbagai bidang 

kehidupan seperti sosial, pendidikan, politik, dan ekonomi untuk mewujudkan keadilan dan 

kesejahteraan sesuai tujuan syariat. Bagi Individu adalah Membantu mukallaf dan para penyeru 

dakwah (dai, hakim, guru) dalam melaksanakan dan menyampaikan hukum sesuai dengan spirit 

syariat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, Zainal. “Urgensi Maqashid Syariah Bagi Kemashlahatan Umat” 13, no. June (2023): 121–31. 

Al-Zarqa, Mustafa Ahmad. Syarah Al-Qawaid Al-Fiqhiyyah, 2020. 

Darmalaksana, Wahyudin. “Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka Dan Studi Lapangan.” Pre-Print 

Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020. 

Gumanti, Retna, and Fakultas Syariah IAIN Sultan Amai Gorontalo. “Maqasid Al-Syariah Menurut Jasser 

Auda (Pendekatan Sistem Dalam Hukum Islam)” 2 (2018): 97–118. 

Hadi, Sutrisno. “Metodologi Research : Untuk Penulisan Paper, Skripsis, Dan Thesis.” Yogyakarta : Fakultas 

Psikologi UGM, 1984. 

“Ilmu Ushul Fiqh" Karya Abdul Wahab Khallaf.Pdf,” n.d. 

Muhammad, Muhammad Abdul ’Athi. “Al Maqoshid As Syar’iyyah.Pdf,” 2007. 

Pelajar, Pustaka. “Maqashid Al-Syari’ah versus Usul Al-Fiqh,” n.d. 

Rois, Choirur. “Urgensi Teori Maqashid Al-Syariah Sebagai Metodologi Hukum Islam (Analisis Nalar 

Konstruksi Maqashid Al-Syariah Imam Al-Syatibi)” 10, no. 1 (n.d.). 

Syari, Jurusan, and Stain Manado. “Maqashid Al-Syari’ah,” n.d., 1–12. 

Tahir, Tarmizi, Syeikh Hasan, and Abdel Hamid. “Maqasid Al-Syari ’ Ah Transformation Implementation for 

Humanity In” 26, no. 1 (2024): 119–31. 

 


