
ELEMENTARY PEDAGOGIA  
Volume 2 (1) Desember 2025 
ISSN: 3123-4801 
DOI: 10.62387/ep.v2i1.334 
https://jurnal.stkip-majenang.ac.id/index.php/pedagogia 

Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: Sebuah Kajian 
Teoritis 

Muhammad Rifqi1*, Ahmad Arwani Haddady2 

 
1, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia  

Surat-e: muhammadrifqi@gmail.com 
2 UIN Mataram, Indonesia  

 

ABSTRACT 

This article presents a theoretical study on ethnopedagogy as a foundational 

approach for multicultural education in Indonesia. The recurring incidents of 

SARA (ethnicity, religion, race, and intergroup) conflicts reveal the fragility of 

social cohesion in a culturally diverse nation. Multicultural education has 

emerged as a strategy to foster tolerance, social harmony, and inclusivity; 

however, its implementation often remains normative and detached from local 

cultural contexts. Ethnopedagogy, which emphasizes local wisdom and cultural 

values, offers a contextualized framework to strengthen multicultural education. 

By integrating moral, social, and spiritual values rooted in local culture into 

learning processes, students can better understand their own cultural heritage 

and develop respect for other cultures. This study employs a qualitative-

descriptive approach, reviewing literature from relevant sources to provide a 

conceptual framework for integrating ethnopedagogy into multicultural 

education. The findings suggest that ethnopedagogical values can enrich 

educational experiences, enhance character formation, prevent cultural conflicts, 

and promote a culturally grounded understanding of diversity. 

 

ABSTRAK 

Artikel ini menyajikan analisis teoritis mengenai etnopedagogik sebagai basis 

pendidikan multikultural di Indonesia. Fenomena kekerasan berbasis SARA 

(Suku, Agama, Ras, dan Antar golongan) menunjukkan kerentanan kohesi sosial 

dalam masyarakat yang memiliki keragaman budaya. Pendidikan multikultural 

muncul sebagai strategi untuk menumbuhkan toleransi, kerukunan sosial, dan 

inklusivitas; namun, implementasinya masih bersifat normatif dan kurang 

menyentuh konteks budaya lokal. Etnopedagogik, yang menekankan kearifan 

lokal dan nilai-nilai budaya, menawarkan kerangka kontekstual untuk 

memperkuat pendidikan multikultural. Integrasi nilai moral, sosial, dan spiritual 

berbasis budaya lokal ke dalam proses pembelajaran memungkinkan peserta 

didik lebih mengenal budaya asalnya serta menghargai budaya lain. Metode 

penelitian yang digunakan bersifat kualitatif-deskriptif melalui studi 

kepustakaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa nilai-nilai etnopedagogik dapat 

memperkaya pengalaman belajar, memperkuat pembentukan karakter, 

mencegah konflik budaya, dan meningkatkan pemahaman lintas budaya yang 

berakar pada kearifan lokal.  

KEYWORDS  

Ethnopedagogy, Multicultural 

Education, Conceptual 

Integration. 

 

KATA KUNCI 

Etnopedagogik, Pendidikan 

Multikultural, Integrasi 

Konseptual 

 

How to Cite: 

“Rifqi, M., & Haddady, A. A. 

(2025). Etnopedagogik 

Sebagai Basis Pendidikan 

Multikultural: Sebuah Kajian 

Teoritis. Elementary 

Pedagogy, 2(1), 1–10.” 

 

 

mailto:muhammadrifqi@gmail.com


  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 2 

PENDAHULUAN 

Fenomena kekerasan berbasis SARA (Suku, Agama, Ras, dan Antar golongan) yang sesekali muncul 

secara berulang di Indonesia menunjukkan bahwa rasa persatuan yang dibangun dalam kerangka Negara-

Bangsa (Nation State) ternyata masih rapuh ketika berhadapan dengan kenyataan keberagaman budaya di 

NKRI. Selain itu, kerentanan tersebut semakin diperburuk oleh kuatnya prasangka antar kelompok SARA, 

yang pada akhirnya memperlihatkan rendahnya tingkat saling pengertian yang seharusnya menjadi dasar dan 

semangat dalam membangun kebersamaan (coexistence) (Mardia, 2025). Kondisi tersebut menuntut sistem 

pendidikan nasional agar mampu mengakomodasi keberagaman dalam semangat kebinekaan, sehingga dapat 

memperkuat identitas nasional serta membentuk karakter peserta didik yang toleran dan inklusif (Muttaqin et 

al., 2024). Hal ini dikarenakan pendidikan berperan sebagai instrumen strategis dalam mengelola 

keberagaman, karena ia lahir dari kebudayaan sekaligus menjadi wahana untuk membentuk karakter bangsa 

(Lestari & Tirtoni, 2025). 

 Konsep pendidikan multikultural kemudian lahir sebagai salah satu model pendidikan yang 

memungkinkan untuk mengakomodir keberagaman, konsep pendidikan ini berakar pada kondisi geografis, 

latar budaya, agama dan adat istiadat yang berbeda di suatu daerah. Hal tersebut ditegaskan oleh Prudence 

Crandall dalam (Rasyid et al., 2024) yang menyatakan bahwa pendidikan multikultural merupakan pendekatan 

pendidikan yang memperhatikan keberagaman peserta didik, termasuk ras, budaya, suku, dan agama yang 

mereka miliki. Pendidikan multikultural mendorong peserta didik untuk mengenali dan menyadari kebudayaan 

yang diwariskan secara turun-temurun.  

Dalam masyarakat yang beragam, berbagai persoalan seperti konflik etnis, sikap primordial, dan 

etnosentrisme kerap muncul. Berbagai bentuk konflik tersebut biasanya berkaitan dengan adanya perubahan, 

baik dalam aspek sosial maupun budaya (Hikmah, 2024). Pendidikan multikultural menjadi pendekatan yang 

efektif untuk menghadapi realitas keberagaman di Indonesia, karena dapat menumbuhkan sikap saling 

menghormati, mempererat kerukunan sosial, dan meminimalkan kemungkinan terjadinya konflik antar 

kelompok budaya (Muttaqin et al., 2024). 

Namun, implementasi pendidikan multikultural di Indonesia hingga saat ini belum sepenuhnya optimal. 

Banyak praktik pendidikan multikultural masih bersifat normatif dan belum menyentuh konteks budaya lokal 

peserta didik. Di sinilah muncul celah yang perlu adanya pendekatan yang lebih kontekstual, salah satunya 

melalui penguatan nilai-nilai kearifan lokal sebagai sumber belajar. Pendidikan multikultural yang sangat 

berkaitan dengan latar belakang budaya peserta didik menuntut adanya basis nilai yang dekat dengan realitas 

keseharian mereka. Istilah multikulturalisme berakar pada konsep kebudayaan. Meski para ahli memberikan 

definisi yang beragam, kebudayaan dalam konteks ini dipahami sebagai pedoman bagi kehidupan manusia 

(Salim & Aprison, 2024). Identitas budaya berfungsi sebagai kompas yang membimbing, membentuk norma 

serta nilai dalam suatu masyarakat. Pemahaman terhadap isu-isu budaya menjadi hal yang sangat penting 

dalam sistem pendidikan masa kini. UNESCO menegaskan bahwa kompetensi budaya merupakan bagian inti 

dari pembelajaran sepanjang hayat, sehingga pendidikan perlu menumbuhkan kesadaran budaya dan 

kemampuan berinteraksi lintas budaya (Sutimin, 2025).  



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 3 

Melihat pentingnys nilai-nilai kearifan lokal sebagai sumber belajar menuntut adanya satu konsep yang 

digunakan dalam memperkuat atau sebagai basis dari pendidikan multikultural. Salah satu konsep yamg sesuai 

untuk dijadikan sebagai basis untuk memperkuat pendidikan multikultural ialah pendekatan etnopedagogik. 

Konsep etnopedagogik sendiri merupakan pendekatan pendidikan yang bertumpu pada nilai dan kearifan 

budaya lokal. Lebih spesifik, tujuan etnopedagogik sendiri ialah pencapaian rekonsiliasi dua atau lebih elemen 

budaya dengan memodifikasi keduanya (Sugara & Sugito, 2022).  

Hal itu menunjukan potensi besar dalam mendukung penguatan pendidikan multikultural. Nilai-nilai 

etnopedagogik yang meliputi unsur moral, sosial, dan spiritual berbasis budaya setempat, bila diintegrasikan 

ke dalam proses pendidikan, dapat memperkaya pengalaman belajar sekaligus membantu peserta didik lebih 

mengenal dan terhubung dengan budaya asalnya (Manan et al., 2024). Kearifan lokal sendiri merupakan 

sekumpulan nilai yang dipraktikkan dalam suatu komunitas dan diyakini kebenarannya, baik secara langsung 

maupun tidak langsung. Nilai-nilai ini berfungsi sebagai acuan perilaku dalam kehidupan sehari-hari 

masyarakat. Karena itu, perlu ada upaya untuk menghidupkan kembali nilai kearifan lokal sebagai sumber 

inovasi pendidikan berbasis budaya setempat, serta memperkuatnya melalui proses adaptasi termasuk 

penafsiran, reinterpretasi, dan pemulihan nilai-nilai intelektual lokal agar tetap relevan dengan kondisi masa 

kini (Hikmah, 2023).  

Beberapa penelitian terdahulu tentang pendidikan multikultural dan konsep etnopedagogik telah banyak 

dilakukan sebagimana penelitian dari (Pangestuningtyas et al., 2025), elanjutnya penelitian (Syahruni et al., 

2025), kemudian penelitian dari (Ratnahayati et al., 2025). Meskipun ketiga penelitian tersebut memberikan 

kontribusi penting, semuanya berfokus pada analisis empiris atau kajian tematik tertentu. Belum ada penelitian 

yang secara teoretis dan konseptual mengkaji bagaimana etnopedagogik dapat dijadikan basis bagi pendidikan 

multikultural secara lebih sistematis. Dengan demikian, terdapat celah yang dapat diisi berupa kurangnya 

formulasi konseptual yang memetakan integrasi kedua pendekatan tersebut sebagai kerangka teoretis yang 

utuh. Artikel ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan menyajikan kajian teoritis mengenai 

etnopedagogik sebagai dasar penguatan pendidikan multikultural. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan bersifat kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitik, di mana 

analisis difokuskan untuk menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata atau narasi tertulis yang kemudian 

dianalisis secara mendalam. Penelitian ini berpusat pada studi kepustakaan sehingga peneliti tidak melakukan 

observasi lapangan, melainkan menelaah literatur yang diperoleh dari buku, jurnal, situs web, dan sumber 

relevan lainnya. Teknik analisis yang diterapkan mencakup pengumpulan data, penyajian data, serta verifikasi 

untuk menarik kesimpulan (Aji & Musida, 2025). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan Multikultural dan Tantangan Implementasinya 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 4 

 Indonesia merupakan negara yang memiliki keberagaman, baik dari sisi etnis, agama, bahasa, maupun 

budaya. Hal ini terlihat dari adanya lebih dari 600 suku, lebih dari 300 bahasa daerah, serta enam agama besar 

yang diakui secara resmi (Sipuan et al., 2022). Keberagaman menjadikan Indonesia sebagai cerminan dunia 

dalam hal pluralitas sosial dan budaya. Namun, kondisi ini juga menimbulkan tantangan serius dalam menjaga 

stabilitas sosial dan persatuan bangsa. Seringkali, perbedaan tersebut memicu gesekan sosial dan konflik yang 

berlandaskan SARA (Suku, Agama, Ras, dan Antargolongan) (Harahap et al., 2024). Isu sara sendiri 

merupakan bentuk dari diskriminasi dan konflik yang muncul akibat perbedaan identitas suku, agama, ras, atau 

golongan. Diskriminasi semacam ini biasanya timbul karena pandangan hierarkis dan sikap eksklusif 

kelompok, di mana kelompok mayoritas kerap menempatkan diri sebagai standar normatif bagi kelompok 

minoritas (Kusno et al., 2022).  

Walaupun Pancasila dan konstitusi menjamin kesetaraan, pelanggaran masih sering terjadi dalam praktik 

sosial sehari-hari, yang sulit dikendalikan tanpa adanya pengawasan kebijakan atau pendidikan yang efektif. 

Diskriminasi agama merupakan salah satu isu yang paling nyata di Indonesia. Masih sering terjadi pembatasan 

bagi kelompok minoritas dalam menjalankan ritual atau mengekspresikan simbol keagamaan, seperti larangan 

mendirikan tempat ibadah dan pembatasan penggunaan atribut keagamaan (Nurfatihah et al., 2025). Selain 

diskriminasi agama salah satu bentuk yang kian massif adalah ujaran kebencian berbasis SARA, yang banyak 

tersebar melalui media sosial dan berbagai grup komunikasi. Penelitian yang dilakukan (Andriani et al., 2024) 

menyebutkan bahwa Lembaga Criminal Justice Reform (ICJR) mencatat adanya peningkatan sebesar 30% 

dalam kasus ujaran kebencian sejak tahun 2020, khususnya melalui platform digital seperti Facebook, Twitter, 

Instagram, dan TikTok. Selain itu, studi linguistik forensik menunjukkan bahwa ujaran kebencian semacam 

ini dapat memicu permusuhan antarkelompok dan konflik horizontal jika tidak segera ditindak secara hukum 

(Kusno et al., 2022). 

Dalam konteks pendidikan, penelitian (Septiani et al., 2024) menyoroti adanya bullying berbasis agama 

di sekolah, di mana siswa dari kelompok agama minoritas sering mengalami penghinaan, ejekan, dan 

pengucilan, baik dari teman sebaya maupun guru yang memiliki pandangan eksklusif. Penelitian ini juga 

mencatat minimnya kesadaran dan tindakan intervensi dari pihak sekolah maupun dinas pendidikan, sehingga 

korban terus menghadapi tekanan psikologis dan kesulitan akademik. Penelitian dari (Hayadin, 2020) juga 

mencatat adanya penolakan terhadap siswa dari kelompok agama minoritas di sekolah negeri, di mana mereka 

dipaksa mengikuti metode pengajaran agama mayoritas dan tidak disediakan fasilitas ibadah yang sesuai, 

sehingga kebebasan beragama mereka terganggu.  

Hal ini menunjukkan bahwa diskriminasi tidak hanya datang dari sesama siswa, tetapi juga bisa bersifat 

sistemik melalui kebijakan sekolah. Ketiga kasus tersebut menggambarkan spektrum diskriminasi SARA di 

Indonesia, mulai dari tingkat komunitas, institusi pendidikan, hingga aparat guru atau lembaga. Penelitian yang 

dilakukan oleh (Sudirman et al., 2025) menyatakan bahwa konflik sosial yang berbasis budaya atau identitas, 

termasuk SARA, dapat menurunkan integrasi sosial dan memperkuat segregasi antarkelompok di masyarakat. 

Mereka menemukan bahwa meningkatnya konflik sosial berkorelasi negatif secara signifikan dengan indikator 

kohesi, seperti saling percaya dan kerja sama antar kelompok. Sebaliknya, keberagaman budaya dan toleransi 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 5 

memberikan dampak positif, menunjukkan bahwa pengelolaan keberagaman sebaiknya dilakukan melalui 

kerangka pendidikan dan regulasi yang inklusif. 

Oleh karena itu, konflik berbasis SARA tidak hanya mengganggu harmoni sosial, tetapi juga melemahkan 

kohesi antarwarga yang menjadi fondasi keberagaman Indonesia. Jika tidak segera ditangani melalui kebijakan 

dan pendidikan yang menanamkan nilai inklusivitas serta saling menghormati, fragmentasi sosial di kalangan 

generasi muda akan semakin menguat dan menghambat integrasi nasional. Dalam konteks pendidikan, salah 

satu upaya yang dilakukan dalam menanamkan kesdaran keberagaman dan saling menghargai antar sesama 

ialah melalui Pendidikan multikultural, konsep pendidikan multikultural berperan penting sebagai strategi 

pencegahan dengan menanamkan nilai-nilai keberagaman sejak tahap awal pembelajaran. Studi kualitatif oleh 

(Amarullah et al., 2024) menunjukkan bahwa pengintegrasian nilai-nilai multikultural dalam kurikulum 

sekolah, misalnya melalui materi budaya lokal, praktik penghargaan terhadap bahasa dan agama yang berbeda, 

serta literasi digital yang kritis, dapat meningkatkan pemahaman siswa terhadap perbedaan sejak usia dini. 

Pendidikan multikultural sendiri didasarkan pada pemahaman bahwa masyarakat terdiri dari berbagai 

kelompok etnis, agama, budaya, dan latar sosial yang berbeda. Oleh karena itu, pendidikan seharusnya tidak 

hanya mewakili satu kelompok dominan, melainkan mencakup seluruh keragaman agar keadilan dan 

kesetaraan dapat tercapai (Sofiana et al., 2022). Secara historis, multikulturalisme berakar dari pemikiran tokoh 

seperti John Rawls, yang mengembangkan konsep keadilan sosial dengan menghargai pluralitas dan kebebasan 

individu dalam masyarakat. Konsep ini menolak teori melting pot yang mendorong asimilasi total budaya 

minoritas ke budaya dominan, dan lebih mendukung pendekatan salad bowl yang mengakui kontribusi masing-

masing budaya dalam pembentukan identitas bangsa (Tarmizi, 2020).  

Menurut James A. Banks, seorang tokoh utama dalam pengembangan pendidikan multikultural, 

menyatakan bahwa pendidikan multikultural merupakan konsep, gerakan reformasi pendidikan, dan proses 

yang bertujuan menciptakan sistem pendidikan yang lebih adil dan setara bagi semua kelompok. Banks 

menjelaskan bahwa pendidikan multikultural meliputi tiga aspek utama: (1) konsep yang menghargai nilai 

keragaman budaya, (2) gerakan reformasi untuk mengubah struktur dan isi pendidikan agar lebih inklusif, dan 

(3) proses yang menekankan pembentukan sikap toleransi serta penghargaan terhadap perbedaan di lingkungan 

sekolah (Tarmizi, 2020). Sementara itu menurut H.A.R. Tilaar, pendidikan multikultural bertujuan 

meningkatkan penghargaan terhadap keragaman etnis dan budaya serta menjadi jembatan bagi kehidupan 

bersama yang harmonis di era globalisasi. Pendidikan harus mampu menghadapi arus budaya global sambil 

menjaga identitas lokal, dan tidak terbatas pada sekolah saja, melainkan menjadi bagian dari dinamika 

kebudayaan dan kehidupan masyarakat secara luas (Nurfatihah et al., 2025).  

Paul Gorski menambahkan bahwa pendidikan multikultural merupakan pendekatan progresif dan holistik 

yang bertujuan untuk memperbaiki diskriminasi sistemik dalam sistem pendidikan. Pendidikan ini 

menekankan pentingnya kesetaraan, keadilan sosial, serta penghormatan terhadap keragaman peserta didik. 

Setiap siswa harus memperoleh kesempatan yang sama untuk berkembang, dan sekolah perlu secara aktif 

menentang segala bentuk penindasan di lingkungan pendidikan. Selain itu, guru harus dibekali kemampuan 

untuk merancang pembelajaran yang menghargai perbedaan budaya di antara para siswa (Sofiana et al., 2022). 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 6 

Pendidikan ini  menjadi  jembatan  penting  dalam membangun  perdamaian,  mencegah konflik, dan 

memperkuat kohesi sosial dalam masyarakat multikultur. Di Indonesia, penerapan pendidikan multikultural 

menjadi hal yang strategis karena bangsa ini memiliki keragaman suku, agama, ras, dan budaya yang tinggi. 

Oleh sebab itu, pendidikan multikultural perlu dikembangkan dalam sistem pendidikan nasional sebagai upaya 

memperkuat identitas nasional sekaligus menjaga harmoni social (Nurfatihah et al., 2025). Namun pendidikan 

multikultural di Indonesia masih menghadapi berbagai tantangan yang kompleks dan multidimensi, meskipun 

perannya sangat strategis dalam membentuk masyarakat yang inklusif, toleran, dan berkeadilan. Salah satu 

tantangan utama adalah rendahnya kompetensi multikultural pada para pendidik, yang berdampak pada 

terbatasnya kemampuan mereka dalam merancang dan melaksanakan pembelajaran yang inklusif.  

Studi oleh (Nurfatihah et al., 2025) menunjukkan bahwa banyak guru masih kurang memahami prinsip 

dasar pendidikan multikultural, sehingga penyampaian materi cenderung bersifat normatif, bukan 

transformatif. Hambatan lain yang muncul adalah adanya bias dalam kurikulum dan materi ajar. Menurut 

penelitian (Nasution & Albina, 2024), kurikulum di banyak sekolah masih berfokus pada budaya dominan 

sehingga perspektif budaya dan agama minoritas sering diabaikan, membuat sebagian peserta didik merasa 

kurang terwakili. Resistensi budaya dan sosial juga menjadi tantangan penting. sebagian masyarakat dan orang 

tua masih melihat pendidikan multikultural sebagai upaya yang “subversif” terhadap nilai-nilai lokal, sehingga 

guru merasa enggan untuk menerapkannya secara penuh (Nurfatihah et al., 2025). Padahal dalam 

implementasinya pendidikan multikultural tidak cukup hanya dipahami secara teori, tetapi perlu diterapkan 

dalam kebijakan, kurikulum, dan praktik sehari-hari di sekolah. Penerapannya memerlukan strategi yang 

sistematis agar nilai-nilai multikultural dapat terinternalisasi secara efektif oleh seluruh warga sekolah(Taba et 

al., 2025). 

 

Etnopedagogik Sebagai Basis Konseptual 

 Etnopedagogik merupakan praktik pendidikan yang berbasis pada kearifan lokal dan melibatkan 

berbagai aspek kehidupan. Pendekatan ini memandang kearifan lokal sebagai sumber inovasi dan keterampilan 

yang dapat dimanfaatkan untuk kesejahteraan masyarakat. Kearifan lokal yang terdiri atas kumpulan fakta, 

konsep, kepercayaan, serta pandangan masyarakat terhadap lingkungan sekitarnya diharapkan mampu menjadi 

alternatif dalam menyelesaikan persoalan sehari-hari. Dengan demikian, kearifan lokal berkaitan dengan 

bagaimana pengetahuan dan keterampilan diciptakan, disimpan, digunakan, dikelola, dan diwariskan secara 

turun-temurun dari satu generasi ke generasi berikutnya (Tialani et al., 2025). 

 Etnopedagogik dalam praktik pendidikan menekankan pentingnya hubungan kemanusiaan, khususnya 

kedekatan emosional antara pendidik dan peserta didik. Hubungan ini idealnya terbentuk secara alami, tanpa 

rekayasa atau dibuat-buat. Karena itu, pedagogi dan budaya saling memengaruhi, sehingga etnopedagogik 

menemukan momentumnya sebagai upaya membangun peradaban manusia berbudaya melalui proses 

pembudayaan. Secara lebih spesifik, etnopedagogik menekankan pendidikan yang selalu memperhatikan nilai-

nilai budaya lokal sekaligus mempertimbangkan unsur budaya global. Dengan pendekatan tersebut, 

etnopedagogik diharapkan menemukan esensinya dalam mencapai tujuan pendidikan. Oleh sebab itu, 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 7 

etnopedagogik dapat berperan sebagai dasar pendidikan berbasis nilai budaya dalam konteks teaching as a 

cultural activity (Stiegler & Hierbert, 1999). 

 Dalam konteks pendidikan etnopedagogik mengangkat nilai-nilai kearifan lokal sebagai bagian 

penting dalam proses pendidikan, sebagai bagian dari proses pembudayaan. Selain itu dalam eskalasi interaksi 

sosial yang semakin dinamis karena berbagai isu yang akan menjadi pemicu muncul nya konflik, juga 

menempatkan etnopedagogi sebagai model pembelajaran berbasis perbedaan dalam upaya menemukan 

penyatuan dalam perbedaan itu sendiri. Pendidikn melalui pendekatan etnopedagogi melihat pengetahuan lokal 

sebagai sumber inovasi dan keterampilan yang dapat diberdayakan (Puspita et al., 2025). Menurut Alwasilah 

dalam (Tialani et al., 2025) menyebutkan bahwa kearifan lokal memiliki sejumlah karakteristik, yaitu: (1) 

bersumber dari pengalaman, (2) teruji secara empiris selama bertahun-tahun, (3) dapat menyesuaikan diri 

dengan budaya modern, (4) melekat dalam kehidupan individu maupun lembaga, (5) lazim dipraktikkan oleh 

masyarakat baik secara personal maupun kelompok, (6) bersifat dinamis, dan (7) berkaitan dengan sistem 

kepercayaan. 

 Minimnya perhatian pendidik dalam mengenalkan budaya menjadi salah satu faktor hilangnya budaya 

lokal di kalangan generasi milenial. Karena itu, pembelajaran mengenai budaya atau pembelajaran yang 

memanfaatkan budaya sebagai media perlu ditanamkan sejak dini. Namun saat ini banyak pihak tidak lagi 

memandang penting mempelajari budaya lokal. Hal tersebut terlihat dari kecilnya porsi budaya dalam berbagai 

rencana pembangunan pemerintah. Padahal, melalui pendidikan budaya, kita dapat memahami peran penting 

budaya lokal dalam membangun budaya bangsa serta cara menyesuaikan budaya lokal dengan perkembangan 

zaman di era globalisasi (Muzakkir, 2021). 

 

Integrasi Etnopedagogik Dalam Pendidikan Multikultural 

 Integrasi etnopedagogik dalam pendidikan multikultural menjadi penting karena kedua pendekatan ini 

memiliki tujuan yang saling melengkapi. Pendidikan multikultural berfokus pada pengelolaan keberagaman 

agar peserta didik mampu hidup dalam masyarakat plural. Hal ini sebagaimana yang dijelaskan oleh Gorski 

bahwa pendidikan multikultural menitikberatkan pada terciptanya kesetaraan, keadilan sosial, serta 

penghargaan terhadap keberagaman yang dimiliki setiap peserta didik (Sofiana et al., 2022). Sementara 

etnopedagogik menekankan internalisasi nilai-nilai kearifan lokal sebagai dasar pembentukan karakter. 

Etnopedagogik dalam praktik pendidikan menegaskan pentingnya hubungan kemanusiaan, terutama melalui 

keterikatan emosional yang hangat antara pendidik dan peserta didik (Stiegler & Hierbert, 1999). Integrasi 

keduanya menghasilkan pendekatan yang tidak hanya mengakui keragaman, tetapi juga berakar kuat pada 

budaya peserta didik. 

 Etnopedagogik menguatkan identitas budaya lokal, yang merupakan fondasi bagi tumbuhnya 

kesadaran multikultural. Etnopedagogik, sebagai pendekatan pendidikan yang bertumpu pada nilai serta 

kearifan budaya lokal, memiliki potensi kuat untuk memperkuat pendidikan multikultural. Nilai-nilai yang 

dikandungnya, mulai dari aspek moral, sosial, hingga spiritual, berbasis pada budaya setempat. Ketika 

diintegrasikan dalam sistem pendidikan, nilai-nilai tersebut tidak hanya memperkaya proses pembelajaran, 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 8 

tetapi juga membantu peserta didik semakin mengenal dan terhubung dengan budaya asal mereka (Manan et 

al., 2024). Peserta didik yang memahami budaya sendiri akan lebih mudah menghargai budaya lain, 

sebagaimana yang di jelaskan James Banks bahwa dengan memahami adat dan ras yang berbeda, peserta didik 

tidak mudah terjebak dalam prasangka negatif atau sikap diskriminatif (Nainggolan et al., 2025). Hal ini 

mengatasi kelemahan pendidikan multikultural yang selama ini cenderung normatif dan kurang menyentuh 

konteks budaya siswa. 

 Penekanan terhadap nilai-nilai kearifan lokal yang terdapat dalam konsep etnopedagogik dapat 

berfungsi sebagai mekanisme pencegah konflik. Kearifan lokal menjadi salah satu sumber utama dalam 

memperkuat ketahanan sosial dan menjaga keharmonisan hidup bermasyarakat di tengah derasnya arus 

modernisasi. Kearifan ini tidak hanya berperan sebagai identitas budaya, tetapi juga sebagai mekanisme sosial 

yang dapat membantu menyelesaikan konflik, mengatur interaksi antarkelompok, serta menjaga keseimbangan 

hubungan antara manusia dan lingkungannya (Paisina et al., 2024). Khususnya di Indonesia banyak tradisi 

lokal mengandung nilai toleransi, gotong royong, dan musyawarah (Hasni, 2025). Dengan memasukkan nilai-

nilai tersebut ke dalam pembelajaran, sekolah menjadi ruang yang kondusif untuk menumbuhkan sikap inklusif 

dan mencegah diskriminasi berbasis SARA. 

 Integrasi etnopedagogik dapat diterapkan melalui kurikulum, pembelajaran, dan peran guru. Namun 

guru sebagai pelaksana utama kurikulum harus memiliki pemahaman dan kepekaan budaya yang mendalam. 

Mereka perlu mengeksplorasi nilai-nilai lokal yang relevan untuk pembelajaran dan menyusunnya dalam 

metode pengajaran yang efektif (Sarbaini & Bangun, 2025). Dengan pendekatan ini, diharapkan motivasi 

belajar meningkat, rasa bangga terhadap budaya sendiri tumbuh, dan karakter siswa diperkuat dalam 

menghadapi tantangan globalisasi. 

 Mengintegrasikan nilai-nilai etnopedagogik ke dalam pendidikan multikultural di Indonesia bukan 

hanya memungkinkan, tetapi juga sangat penting untuk menciptakan pendidikan yang relevan secara budaya, 

adil, dan kontekstual. Nilai-nilai lokal seperti gotong royong, musyawarah, spiritualitas, dan penghormatan 

terhadap alam terbukti memperkaya praktik pendidikan sekaligus memperkuat pembentukan karakter dan 

identitas peserta didik. Pendidikan multikultural yang mengakomodasi perspektif lokal mampu menumbuhkan 

toleransi dan penghargaan terhadap keragaman budaya, meningkatkan kesadaran kritis terhadap 

ketidaksetaraan, serta mendorong partisipasi aktif masyarakat adat dan komunitas lokal dalam proses 

pendidikan (Dewi Ariani, 2024). 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan multikultural memiliki peran strategis dalam menanamkan nilai toleransi, inklusivitas, dan 

penghargaan terhadap keberagaman budaya di Indonesia. Namun, implementasinya selama ini masih bersifat 

normatif dan kurang menyentuh konteks budaya lokal peserta didik, sehingga efektivitasnya dalam 

membentuk karakter yang toleran dan menghargai perbedaan menjadi terbatas. Dalam konteks ini, 

etnopedagogik muncul sebagai pendekatan yang relevan dan kontekstual, karena menekankan pada 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 9 

internalisasi nilai-nilai kearifan lokal baik moral, sosial, maupun spiritual yang berakar pada budaya setempat. 

Integrasi etnopedagogik dalam pendidikan multikultural tidak hanya memperkaya pengalaman belajar, tetapi 

juga membantu peserta didik memahami budaya asal mereka, menghargai budaya lain, serta mencegah potensi 

konflik berbasis SARA. Dengan demikian, etnopedagogik dapat dijadikan sebagai basis konseptual yang kuat 

untuk memperkuat pendidikan multikultural, menjadikannya lebih adaptif, relevan secara budaya, dan mampu 

membentuk karakter peserta didik yang inklusif, toleran, dan bertanggung jawab. 

 Berdasarkan kajian ini, pengembangan pendidikan multikultural di Indonesia perlu lebih 

mengakomodasi konteks budaya lokal dengan mengintegrasikan nilai-nilai etnopedagogik ke dalam kurikulum 

dan proses pembelajaran. Guru sebagai pelaksana utama pendidikan sebaiknya diberikan pelatihan dan 

pendampingan untuk memahami serta menerapkan nilai-nilai kearifan lokal secara efektif dalam metode 

pengajaran yang inklusif dan kontekstual. Selain itu, pemerintah dan lembaga pendidikan disarankan untuk 

mendukung penyusunan materi ajar yang mencerminkan keragaman budaya, termasuk perspektif minoritas, 

sehingga setiap peserta didik merasa terwakili dan dihargai. Partisipasi masyarakat adat dan komunitas lokal 

juga perlu diperkuat agar nilai-nilai budaya yang diwariskan dapat terus hidup dan menjadi sumber inovasi 

dalam pendidikan. Dengan langkah-langkah tersebut, pendidikan multikultural yang berbasis etnopedagogik 

dapat berfungsi sebagai sarana pembentukan karakter, penanaman toleransi, dan penguatan kohesi sosial dalam 

masyarakat yang plural. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aji, W. T., & Musida, A. A. (2025). Mengapa Negara Republik Indonesia Butuh Politik Kiri ? Aliansi: Jurnal Hukum, 

Pendidikan Dan Sosial Humaniora, 2(2), 109. 

Amarullah, R. Q., Fadilah, R. M. Y., Ruslandi, Ruswandi, U., & Erihadiana, M. (2024). Effective Multicultural Education 

Strategies to Enhance Tolerance in Indonesian Schools. ATTHULAB: Islamic Religion Teaching & Learning 

Journal, 9(144). 

Andriani, A. D., Fitri, S. A., & Muchtar, K. (2024). Model Komunikasi Literasi Digital Dalam Mengatasi Ujaran 

Kebencian Di Media Sosial. Interaksi: Jurnal Ilmu Komunikasi, 13(2), 439–464. 

Dewi Ariani. (2024). Integrasi Nilai Etnopedagogik Dalam Pendidikan Multikultural di Indonesia: Systematic Literature 

Review. Jurnal Teknologi Pendidikan Dan Pembelajaran, 11(2), 52–57. 

Harahap, I. A., Fahmi, H. A., Harahap, I. M., & Farabi, M. Al. (2024). Implementasi Nilai Nilai Multikultural dalam 

Pendidikan: Analisis Peran dan Strategi Guru. Didaktika: Jurnal Kependidikan, 13(1), 573–584. 

Hasni, M. (2025). Peran Budaya dalam Meningkatkan Toleransi dan Kerukunan Beragama di Masyarakat. Educazione: 

Jurnal Multidisiplin, 2(1), 25–35. 

Hayadin. (2020). Melindungi Hak - Hak Peserta Didik Agama Minoritas Di Sekolah. EDUKASI: Jurnal Penelitian 

Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 18(2), 136–144. 

Hikmah, S. N. A. (2023). Etnopedagogi: Potret Pendidikan Multikultural Berbasis Kearifan Lokal Pada Makna Gending 

Seblang Olehsari Banyuwangi. Jurnal Kolaboratif Sains, 6(12), 1813. https://doi.org/10.56338/jks.v6i12.4460 

Hikmah, S. N. A. (2024). Bentuk Implementasi Pendidikan Multikultural Berbasis Kearifan Lokal Pada Makna Gending 

Seblang Olehsari Banyuwangi. Jurnal Darussalam; Jurnal Pendidikan, Komunikasi Dan Pemikiran Hukum Islam, 

XV(2), 177. 

Kusno, A., Arifin, M. B., & Widyatmike. (2022). Pengungkapan Muatan Ujaran Kebencian Berdasarkan Kesukuan pada 

Alat Bukti Hukum: Analisis Linguistik Forensik. Jurnal Bahasa, Sastra Dan Pembelajarannya, 12(2), 235–251. 

Lestari, D., & Tirtoni, F. (2025). Implementasi Pendidikan Multikultural Berbasis Kearifan Lokal Untuk Meningkatkan 

Karakter Toleransi Pada Sekolah Inklusi. Edukasiana: Jurnal Inovasi Pendidikan, 4(3), 827–835. 

Manan, A., Kamarullah, Husda, H., Rasyad, & Fauzi. (2024). The Unity Of Community In Cemetry: An Ethnograpic 

Study Of The Islamic Burial Rituals In Aceh, Indonesia. Jurnal Ilmiah Islam Futura, 24(1), 21–50. 

Mardia, R. (2025). Internalisasi Nilai Pendidikan Multibudaya Pada Anak Usia Dini Melalui Pendekatan Pengasuhan 

Ekologi Urie Bronferbrenner Dan Signifikansinya Terhadap Penguatan Profil Pelajar Pancasila. JurnalPendidikan 



  Etnopedagogik Sebagai Basis Pendidikan Multikultural: 
Sebuah Kajian Teoritis 

Elementary Pedagogia, 2025; 2 (1); 3123-4801 10 

Islam Anak Usia Dini, 6(1), 2. 

Muttaqin, Sholeh, H. I. N., & Zaenul, A. (2024). Local Wisdom in Sebambangan Traditional Marriage Practices: A 

Maqāsid Sharī’ah Perspective. Ijtihad: Jurnal Wacana Hukum Islam Dan Kemanusiaan, 24(1), 119–137. 

https://doi.org/10.18326/ijtihad.v24i1.119-137 

Muzakkir. (2021). Pendekatan Etnopedagogi Sebagai Media Pelestarian Kearifan Lokal. Jurnal Hurriah: Jurnal Evaluasi 

Pendidikan Dan Penelitian, 2(2), 30. 

Nainggolan, M. L., Pandiangan, A. J., & Situmorang, Y. (2025). Membentuk Peserta Didik Mengakui dan Menghargai 

Keberagaman Ras dan Adat Istiadat. Jurnal Riset Rumpun Agama Dan Filsafat, 4(3), 687. 

Nasution, R., & Albina, M. (2024). Pendidikan Multikultural: Membangun Kesatuan dalam Keanekaragaman. 

SCHOLARS : Jurnal Sosial Humaniora Dan Pendidikan, 2(2), 164–173. https://doi.org/10.31959/js.v2i2.2781 

Nurfatihah, C., Amelia, D. P., Qomariyah, N., Pratiwi, S. Z., & Ardiansyah, V. (2025). Mengatasi Isu Sara Dan 

Meningkatkan Kohesi Sosial Melalui Teori -Teori Pendidikan Multikultural. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan 

Dasar, 10(September), 2548–6950. 

Paisina, E. Y., Sukadari, & Sunarti. (2024). Kearifan lokal pela darah antara desa sohuwe dan desa lumapelu sebagai 

tanda perdamaian masyarakat di seram bagian barat. Jurnal Kependidikan Dan Ilmu Sosial, 5(7), 71–78. 

Pangestuningtyas, D., Widodo, W., Gunansyah, G., & Mariana, N. (2025). Edukasi Multikultural Dalam Tradisi Ruwah 

Desa: Studi Etnopedagogik Di Sidoarjo. Jurnal Imiah Pendidikan Dasar, 5(2), 1835–1843. 

Puspita, A. M. I., Purwanti, M. D., & Harini, R. (2025). Etnopedagogi: Membumikan Pendidikan Dengan Kearifan Lokal. 

Indonesia Emas Group. 

Rasyid, A. R., Raffli, A., Aditya, A., Rahmadani, S., Hania, Y., & Qiran, Z. F. (2024). Pentingnya Pendidikan 

Multikultural dalam Konteks Pancasila Di Masyarakat. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 4(2), 

2057–2069. 

Ratnahayati, A., Hodijah, S., & Hendrawan, J. H. (2025). Strategi Etnopedagogik Dalam Internalisasi Nilai Budaya Lokal. 

Jurnal Sajaratun, 10(1), 14–20. 

Salim, A., & Aprison, W. (2024). Pendidikan Multikultural Berbasis Kearifan Lokal. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan 

Indonesia, 3(1), 22–30. 

Sarbaini, W., & Bangun, A. R. B. (2025). Peran Guru Dalam Menerapkan Pendekatan Etnopedagogi Di Sekolah Dasar: 

Literatur Review. Pendas : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(4), 5. 

Septiani, D., Hidayat, M. A., Azahra, S., Astuti, T. F., & Friesetya, Y. (2024). Perbedaan Agama Mengakibatkan 

Perundungan di Lingkungan Sekolah. SOSIO RELIGI: Jurnal Kajian Pendidikan Umum, 22(2), 33–40. 

Sipuan, Warsah, I., Amin, A., & Adisel. (2022). Pendekatan Pendidikan Multikultural. Jurnal Ilmu Pendidikan 

Nonformal, 8(2), 815–830. 

Sofiana, F., Wulandari, T., Wahidaturrahmah, N., & Asiyah. (2022). Teori Dasar Pendidikan Multikultural Dari Aspek 

Pengertian Sejarah Dan Gagasan-Gagasannya. JOEAI (Journal of Education and Instruction), 5(1), 123–133. 

Stiegler, J., & Hierbert, J. (1999). The Teaching Gap: Best Ideas from the World’s Teachers for Improving Education in 

the Classroom. Free Press. 

Sudirman, Kalip, Mulianingsih, F., & Usman, M. I. (2025). The Influence of Social Conflict , Cultural Diversity , and 

Tolerance on Social Integration in Urban Societies. The Eastasouth Journal of Social Science and Humanities, 2(2), 

188–198. https://doi.org/10.58812/esssh.v2i02 

Sugara, U., & Sugito. (2022). Etnopedagogi: Gagasan dan Peluang Penerapannya di Indonesia. Jurnal Pendidikan Dan 

Kebudayaan, 7(2), 97. https://doi.org/10.24832/jpnk.v7i2.2888 

Sutimin, L. A. (2025). Interactive Local Wisdom-Based History Teaching Material : Enhancing Cultural Understanding 

Among Senior High School Students in Kerinci. Educational Process: International Journal, 15. 

Syahruni, N., Najamuddin, & Alwi, A. (2025). Peran Pendidikan Lintas Budaya Terhadap Penguatan Karakter 

Multikultural Siswa: Kajian Literatur. Bestari: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan, 6(2), 239–246. 

https://doi.org/10.46368/bjpd.v6i2.4660 

Taba, W., Rara, H., Bulawan, H., Kurapak, E., & Arrang, S. (2025). Pentingnya Pendidikan Multikultural Dalam 

Membangun Toleransi Di Lingkungan Sekolah. Adiba: Journal Of Education, 4(4), 137–146. 

Tarmizi. (2020). Pendidikan Multikultural: Konsepsi, Urgensi, dan Relevansinya Dalam Doktrin Islam. Jurnal Tahdzibi, 

5(1), 57–68. https://doi.org/10.24853/tahdzibi.5.1.57-68 

Tialani, K. T., Hudiyono, Y., Mulawarman, W. G., Susilo, Suhadmady, B., & Arifin, S. (2025). Pendekatan Etnopedagogi 

Dalam Pengembangan Bahan Aajar Menulis Karya Ilmiah Di SMA. Journal of Innovation Research and Knowledge, 

4(8), 5897–5914. 

 


